
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

VI domenica  
del tempo ordinario
Sir 15,16-21; Sal 118 (119); 1Cor 2,6-10; Mt 5,17-37

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 7 2023

«MA IO VI DICO...»

	 Per secoli tra i cristiani, non solo cattolici, è prevalsa 
una lettura dell’Antico (o Primo) Testamento di carattere 
tipologico, prevalentemente di origine patristica, o peggio 
ancora sostitutivo. L’idea di fondo è che quanto era scrit-
to nelle Scritture di Israele, più o meno corrispondenti a 
quanto viene chiamato Antico Testamento, era prefigura-
zione (ombra velata) di quanto Gesù avrebbe compiuto e 
quindi il Nuovo Testamento sarebbe venuto così a sostitu-
ire di fatto l’Antico. 
	 Tale pensiero e atteggiamento, forse non è superfluo 
ricordarlo, ha fomentato di fatto l’antigiudaismo, che si è 
poi espresso e manifestato in svariate forme e che ancora 
oggi campeggia anche tra alcuni cristiani (molti o pochi 
che siano). Eppure le parole di Gesù nel Vangelo di oggi 
sono molto chiare: «Non crediate che io sia venuto ad 
abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, 
ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: fin- 
ché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un 
solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto 
sia avvenuto».
	 Il binomio «Legge e Profeti» (sarebbe meglio tradurre 
Torah e Profeti) sta a indicare le Scritture di Israele, che 
Gesù stesso non solo considera ispirate e fondamentali, 
ma un riferimento per sempre valido: «Finché non siano 
passati il cielo e la terra», finché c’è dunque un mondo 
e un essere umano capace di leggerle e intenderle. Gesù 
dunque non abroga le Scritture del suo popolo, ma dice 
che le «compie», ovvero le fa proprie, le incarna, perché 
siano di insegnamento a quanti lo seguono. Quanto segue 
nel testo evangelico, infatti, non è la sostituzione di queste 
Scritture, ma un insegnamento per meglio comprenderle 
e viverle. Un insegnamento, direi, oltremodo «ortodosso», 
ancora più esigente di quanto lo fosse quello «degli scribi e 
dei farisei», che di per sé dunque era valido e giusto. Infat-
ti Gesù chiede ai suoi che la loro «giustizia» superi quella 
«degli scribi e dei farisei», cioè sia più grande di quanto lo 
sia già la loro. 
	 Incarnare la Scrittura, prenderla sul serio e viverla è 
infatti ciò che permette a una persona di essere un «giu-
sto», non secondo dei propri parametri o delle proprie 
idee, ma in riferimento alla conoscenza, all’ascolto e all’at-
tuazione della Parola del Signore. 
	 Segue quindi l’esigenza maggiore richiesta da Gesù 
nel prendere sul serio questa Scrittura per viverla in modo 
radicale. L’«avete inteso che fu detto… ma io vi dico», 
quindi, non è un modo per contrapporre all’insegnamen-

to della Scrittura – alla quale si deve ascolto, obbedienza 
(dal latino ob-audire = prestare ascolto) – un nuovo inse-
gnamento, ma è una formula che invita ad andare proprio 
alla radice di quella Scrittura, al suo senso più profondo. 
Così, per esempio, il «non uccidere», ha dietro di sé diver-
se sfumature, gradi, il cui apice è certamente l’omicidio, 
ma la cui radice è più sottile e parte dal considerare l’altro 
inferiore a sé, dal dare spazio e azione ai propri sentimenti 
di rabbia, dal denigrare l’altro anche solo verbalmente. 
Azioni che di per sé non automaticamente preludono a un 
omicidio, ma che, secondo l’insegnamento di Gesù, sono 
già una forma di omicidio, potremmo dire «in pectore».
	 L’elenco che segue riguarda proprio le relazioni tra 
persone, che prima di tutto vengono considerate «fratelli»; 
pertanto devono essere relazioni di pace, laddove il temine 
«pace» indica un costruire la pace a partire proprio dal 
riconoscimento della sua mancanza: «Se dunque tu pre-
senti la tua offerta all’altare e lì ti ricordi che tuo fratello 
ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti 
all’altare, va’ prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi 
torna a offrire il tuo dono». Così anche per quanto riguar-
da l’adulterio, che di per sé ha diversi livelli; Gesù infatti 
mostra il processo graduale che lo precede e che parte dal 
desiderio, anche se solo inespresso.
	 Ancora più radicale è l’ultima parte del discorso, che 
a prima vista potrebbe sembrare quasi autolesionistica: 
«Se il tuo occhio destro ti è motivo di scandalo, cavalo e 
gettalo via da te (…) se la tua mano destra ti è motivo di 
scandalo, tagliala e gettala via da te». L’idea di fondo è che 
il mio vero bene non può essere tale se non è anche il bene 
dell’altro, per cui paradossalmente è salutare, «anche se fa 
male», eliminare in noi stessi ciò che è male.
	 Dietro a tali esplicitazioni radicali c’è l’invito all’au-
tenticità, «sia il vostro parlare: “sì, sì”, “no, no”», che non 
significa vedere la realtà tutta bianca o tutta nera, in modo 
uniforme e piatto in un verso o nell’altro, ma essere vera-
mente capaci di sincerità, di limpidezza, di trasparenza; 
aspetti davvero rari e «rischiosi» nelle relazioni umane di 
sempre e a qualsiasi livello.

Tiziano Vecellio, Caino e Abele, 1542-44. Venezia, Santa Maria della Salute.


